

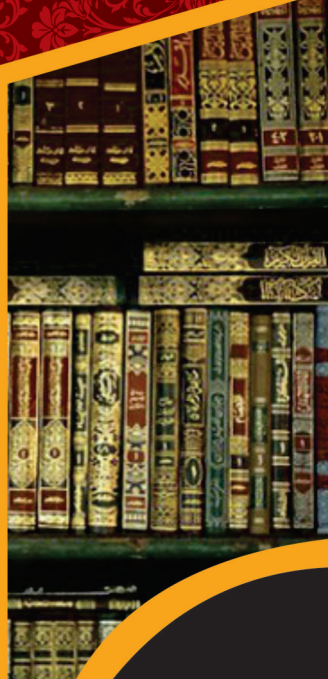
# مفتیانِ کرام سے رہنمای خطاب



افادات

حضرت قدیم الْمُفتی الْحَمْدَلِ خانپوری دا بُرکا تهم

سابق صدر مفتی وحال شیخ الحدیث جامعہ اسلامیہ تعلیم الدین ڈا بھیل



ناشر  
دارالحمد ریسرچ انسٹیٹیوٹ

Copyright © <http://www.muftiiahmedkhanpuri.com/>

سوداگر واڑہ، سورت، گجرات۔ (اہنڈ)



# DARUL IFTAA

## MAHMUDIYYAH

35 Candella Rd, Sherwood, Durban, 4091, South Africa  
Email: admin@daruliftaa.net Tel: 031 207 5772 Fax: 086-692 7275

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

### دارالافتاء محمودیہ ڈر بن جنوبی افریقہ

دارالافتاء محمودیہ ڈر بن شہر کے ایک قصبه شیر و ڈیں واقع ہے۔ دارالافتاء محمودیہ کا انتساب حضرت اقدس مفتی محمود حسن گنگوہی رحمہ اللہ کی طرف ہے۔ حضرت مفتی احمد خانپوری صاحب مدظلہ نے دارالافتاء کی بنیاد رکھی، اس کا نام تجویز فرمایا اور حضرت مفتی صاحب ہی کی سرپرستی میں یہ ادارہ چل رہا ہے۔

### خدمات دارالافتاء محمودیہ

- قرآن و سنت کی روشنی میں لوگوں کی رہنمائی کی جاتی ہے
- مختلف ممالک امریکہ، کینیڈا، روس، برطانیہ وغیرہ سے آنے والے علماء کو "فتاء" کی خصوصی تربیت دی جاتی ہے
- پیچیدہ فقہی مسائل کی تحقیق اور عصر حاضر کے مسائل کو حل کیا جاتا ہے
- ہماری ویسٹس askimam/idealwoman/daruliftaa پر ۴۰،۰۰۰ قریب فتاوی بین اور یہ ویسٹس عالمی سطح پر ۱۲۳ ملکوں میں خدمات فراہم کرتی ہیں

دارالافتاء میں دارالقضاء بھی قائم ہے، جہاں ازدواجی، معاشری، معاشرتی وغیرہ مسائل کو حل کیا جاتا ہے

• حلال سرمایہ کاری کے حوالہ سے تاجرین کی رہنمائی کی جاتی ہے

• مشہور ریڈ پوچینل CII کا دینی مسائل کا ہفتہ وار انپروگرام اسی دارالافتاء سے نشر ہوتا ہے

• دارالافتاء محمودیہ کی شاخص دارالافتاء کی شکل میں بفضلہ تعالیٰ افریقہ، امریکہ، یورپ، آسٹریلیا، روس وغیرہ میں خدمات فراہم کر رہی ہیں

• نامی انگریزی فتاوی کی طباعت کا شرف اس ادارہ کو حاصل ہے

• ہمی فتاوی جو نسوانی مسائل کا انسائیکلو پیڈ یا ہے زیر طباعت ہے

• idealwoman

دارالافتاء محمودیہ کے امیر مفتی ابراہیم دیسائی صاحب حضرت مفتی احمد خانپوری صاحب مدظلہ کے شاگردرشید ہیں، حضرت اقدس سے آپ نے فقہ اور حدیث پڑھی، نیز مفتی ابراہیم دیسائی صاحب افتاء اور فتاویٰ میں حضرت مفتی احمد صاحب مدظلہ کے تربیت یافتہ ہیں۔ محض اللہ کے فضل و کرم اور غوث وقت حضرت مفتی احمد خانپوری صاحب مدظلہ کی مسلسل دعاؤں اور ان کے جذبہ صادقہ کی بدولت یہ خدمات انعام دی جاتی ہیں۔

### "مفتیان کرام سے رہنمای خطاب"

کرم و محترم حضرت الاستاذ مولانا مفتی احمد خانپوری صاحب زید مجدد ہم کی شخصیت، ملک اور بیرون ملک میں محتاج تعارف نہیں، حضرت والا کو عوام و خواص میں جو عظمت اور قبولیت حاصل ہے وہ اللہ پاک کا ایک خصوصی عطیہ ہے۔ وعظ و نصیحت کے ذریعہ بے شمار مخلوق کو فیض پہنچا۔ ضرورت تھی کہ حضرت مفتی صاحب کی تقریر کی اشاعت کی جائے۔ الحمد للہ زیر نظر مجموعہ "مفتیان کرام سے رہنمای خطاب" اسی سلسلہ کی اہم کڑی ہے۔ حضرت مفتی صاحب نے دارالافتاء محمودیہ کے جلسہ میں یہ بصیرت افروز خطاب فرمایا تھا جس میں حضرت مفتی صاحب نے عوام اور اہل علم کو اپنی ذمہ داریوں سے اگاہ فرمایا اور دیگر اہم مباحث پر محققانہ کلام فرمایا۔ ہم تھے دل سے حضرت مفتی صاحب کا شکریہ ادا کرتے ہیں اور گزارش کرتے ہیں کہ حضرت مفتی صاحب مستقبل میں بھی ہمیں مستفید ہونے کا موقع فراہم کریں۔ حق تعالیٰ اس مجموعہ کو نفع عام کا ذریعہ بناؤے اور حضرت مفتی صاحب کے فیوض و برکات سے تادیر سب کو مستفید فرمائے۔ آمین

انتظامیہ دارالافتاء محمودیہ

# مفتيانِ کرام سے رہنمای خطاب

## اندادات

حضرت اقدس مفتی احمد صاحب خانپوری دامت برکاتہم العالیہ  
بمقام: ڈربن (جنوبی افریقہ)

۱۳۰۸/۶/۲ء

ناشر

## دارالحمد ریس رج انسٹی ٹیوٹ

سودا گروارہ، سورت، گجرات۔ (الہند)

## فہرست مضمایں

| صفحہ نمبر | مضایں                              | نمبر شمار |
|-----------|------------------------------------|-----------|
| ۸         | روزمرہ کے مسائل سے واقفیت          | ۱         |
| ۸         | علمِ دین کے درجے                   | ۲         |
| ۸         | فرضِ عین کی تفصیل                  | ۳         |
| ۹         | مکاتب کے قیام کا مقصد              | ۴         |
| ۹         | فرضِ کفایہ کی تفصیل                | ۵         |
| ۱۰        | تاجر کے لیے پابندی                 | ۶         |
| ۱۰        | زاند مسائل جانے والوں کی ضرورت     | ۷         |
| ۱۰        | فرضِ کفایہ کی مقدار                | ۸         |
| ۱۱        | فرضِ عین کے حامل فضلاء.....        | ۹         |
| ۱۱        | مفتی کی بھی ضرورت ہے.....          | ۱۰        |
| ۱۱        | رجوع کرنا ضروری ہے.....            | ۱۱        |
| ۱۲        | سرکاری کاموں میں رجوع کا معمول     | ۱۲        |
| ۱۲        | اگر بیوی کے ساتھ نہیں جلتی تو..... | ۱۳        |
| ۱۳        | ہماری لاپرواٹی.....                | ۱۴        |
| ۱۳        | کسی بھی وقت آجائے.....             | ۱۵        |

|    |                                        |    |
|----|----------------------------------------|----|
| ۱۳ | ایک ذاتی واقعہ                         | ۱۶ |
| ۱۴ | قبیلہ بنو تمیم کی بے وقت آمد           | ۱۷ |
| ۱۵ | معاخرہ کی حقیقت                        | ۱۸ |
| ۱۵ | آداب حضوری کے قرآن سے کوئی سیکھے       | ۱۹ |
| ۱۵ | پکھلنا علم کی خاطر مثالی شمع زیبائی ہے | ۲۰ |
| ۱۶ | ..... ہمیں اسی طرح حکم دیا گیا ہے      | ۲۱ |
| ۱۶ | العالم فی قومہ کالنبی فی امتہ          | ۲۲ |
| ۱۶ | آدم برس مطلب                           | ۲۳ |
| ۱۷ | چوں ورع شد یار بعلم عمل                | ۲۴ |
| ۱۷ | ترکے سے متعلق خلافِ شرع کا رروائی      | ۲۵ |
| ۱۸ | حضراتِ صحابہ کرام کا معمول             | ۲۶ |
| ۱۸ | إفقاء اور استفقاء کا مطلب              | ۲۷ |
| ۱۸ | مفتی ایک گل کی طرح.....                | ۲۸ |
| ۱۹ | القاب دینیہ و حقیقت صفاتِ الہیہ        | ۲۹ |
| ۲۰ | مقرر اور مفتی میں فرق                  | ۳۰ |
| ۲۰ | مفتی اعظم کا مستقتوں کے ساتھ سلوک      | ۳۱ |
| ۲۰ | إفقاء کا طریقہ ماہر مفتی سے سیکھے      | ۳۲ |
| ۲۱ | بصیرت ضروری ہے                         | ۳۳ |

|    |                                      |    |
|----|--------------------------------------|----|
| ۲۱ | حالاتِ حاضرہ سے ناواقف جاہل ہے       | ۳۳ |
| ۲۲ | موجودہ طور و طریق سے واقفیت          | ۳۵ |
| ۲۲ | پہلے صورتِ مسئلہ سمجھے               | ۳۶ |
| ۲۲ | ماہرین کی بھی مدد لے                 | ۳۷ |
| ۲۳ | کچھ ہاتھ نہیں آتا ہے آہ سخرا گا ہی   | ۳۸ |
| ۲۳ | سارے مسائل کا میرے پاس جواب ہے!      | ۳۹ |
| ۲۳ | ”لاؤ دری“ سیکھنا بھی ضروری ہے        | ۴۰ |
| ۲۴ | ”لاؤ دری“ بھی علم ہے                 | ۴۱ |
| ۲۴ | شاگردوں کو بھی ”لاؤ دری“ سکھاؤ!!!    | ۴۲ |
| ۲۴ | خدائی اور نبوت کا دعویٰ              | ۴۳ |
| ۲۵ | پھر اصرار کیوں؟؟؟.....               | ۴۴ |
| ۲۵ | رجوع کرنے میں ہمچکا ہٹ محسوس نہ کریں | ۴۵ |
| ۲۵ | یہ اسلامی طریقہ نہیں                 | ۴۶ |
| ۲۶ | اختلافی مسائل میں اکابر کا رویہ      | ۴۷ |
| ۲۶ | نبی کریم ﷺ نے بھی ”لاؤ دری“ کہا ہے   | ۴۸ |
| ۲۷ | حضرت فقیہہ الامت کا عمل              | ۴۹ |
| ۲۷ | ایک فیملی مفتی بھی ہونا چاہیے        | ۵۰ |

|    |                                            |    |
|----|--------------------------------------------|----|
| ۲۸ | اس جہاں میں کوئی کامل و مکمل نہیں ہوتا     | ۵۱ |
| ۲۸ | اس عدَم طالعے میں گزاروں تمام عمر          | ۵۲ |
| ۲۹ | حضرت مولانا انعام الحسن صاحبؒ کا مطالعہ    | ۵۳ |
| ۲۹ | جواب دینے میں عجلت نہ کریں                 | ۵۴ |
| ۲۹ | اپنی ذاتی اصلاح کو اولین ترجیح دیجیے       | ۵۵ |
| ۳۰ | اپنی بر بادی کے ہم خود مدد دار ہیں         | ۵۶ |
| ۳۰ | عمل میں علماء کا مقام عوام سے بلند ہو..... | ۵۷ |
| ۳۰ | انگشت نمائی کا موقع نہ دیں                 | ۵۸ |
| ۳۱ | تجھے اس قوم نے پالا ہے آغوشِ محبت میں      | ۵۹ |

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونؤمن به ونتوكل عليه ونعود بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ونعود بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهدى الله فلامضل له ومن يضلله فلا هادي له ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ونشهد أن سيدنا و مولانا محمدًا عبده ورسوله أرسله إلى كافة الناس بشيراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً صلى الله تعالى عليه وعلى آله وأصحابه وبارك وسلم تسلیماً كثیراً كثیراً .  
أما بعد! فأعوذ بالله من الشیطان الرجیم ۃ بسم الله الرحمن الرحيم ۃ: فَلَوْ  
لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لَّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيَنِ وَلَيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا  
إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ۃ التوبۃ: ۱۱۲ ۃ وَقَالَ تَعَالٰى: فَسُئَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا  
تَعْلَمُونَ ۃ (الحل: ۱۱۲).

حضراتِ علماءِ کرام، مشائخِ عظام اور میرے مسلمان بھائیو!

حضرت مولانا سلیمان صاحب-اللہ تبارک و تعالیٰ ان کے علوم میں خوب برکت عطا فرمائے۔ کی بتیں سن کر مجھے خوب بھی بڑا فائدہ پہنچا، انتراح ہوا۔ نصیحت کے نام سے اب کچھ اور کہنے کی توجہ ضرورت ہے نہیں، البتہ آج کی مجلس کی مناسبت سے جو دو چار بتیں سوچ کر آیا تھا، اسی سلسلے میں کچھ عرض کروں گا۔

## روزمرہ کے مسائل سے واقفیت:

اللہ تبارک و تعالیٰ نے ہر مسلمان کو اس بات کا مکلف بنایا ہے کہ اس کی زندگی کی ہر حرکت و سکون اور ہر چیز اللہ تبارک و تعالیٰ کے حکم کے مطابق ہو۔ چنانچہ ایک مسلمان کو روزمرہ جو امور پیش آتے ہیں، ان سے متعلق مسائل سے واقفیت حاصل کرنا اس کے لیے ضروری ہے۔

## علم دین کے دو درجے:

اسلام نے علم کے دو درجے بتائے ہیں: (۱) فرض عین (۲) فرض کفایہ۔ فرض عین کا مطلب یہ ہے کہ شریعت کے وہ احکام جن کا جانا ہر ہر مسلمان کے لیے ضروری ہے، جو آدمی کو روزانہ پیش آتے ہیں اور اس کے مطابق عمل کرنا ہے، بحیثیت مسلمان جب تک وہ ان امور کی معلومات حاصل نہیں کرے گا، تب تک وہ ایمان و اسلام کے تقاضوں کو پورا نہیں کر سکتا۔

## فرض عین کی تفصیل:

جب کوئی بچہ بالغ ہوتا ہے۔ چاہے وہ لڑکا ہو یا لڑکی۔ تو اس پر نماز اور روزہ فرض ہو جاتا ہے، اگر وہ صاحبِ نصاب ہے تو زکوٰۃ بھی فرض ہو جاتی ہے، صاحبِ استطاعت ہے تو حج بھی فرض ہو جاتا ہے۔ یہ عبادات آدمی پر اس کے بالغ ہوتے ہی عائد ہو جاتی ہیں، ان میں پہلی دو عبادتیں تو ہر ایک پر فرض ہیں، کوئی بھی بچہ ہو انہیں، ان عبادتوں کی ادائیگی کے لیے جن جن مسائل سے واقفیت ضروری ہے، ان میں طہارت وغیرہ کے مسائل ہیں۔ اسی طریقے سے معاشرت یعنی ماں باپ، میاں بیوی، بھائی بہن، رشتہ داروں کے

آپسی حقوق کو معلوم کرنا ضروری ہے، بحیثیت مسلمان؛ ایک مسلمان کے لیے ضروری اور بنیادی عقائد کو جاننا بھی ضروری ہے؛ اس لیے اس کو اولین درجہ حاصل ہے، اولین درجہ میں اسی کو سکھایا جاتا ہے، اگر اس میں کوئی کمی رہ گئی تو ایمان ہی باقی نہیں رہتا۔ الغرض عقائد و عبادات، بالخصوص نماز اور روزے کے مسائل جاننا ضروری ہے۔

یہ تعلیم کی وہ مقدار ہے جس کو حاصل کرنا شریعت نے ہر ایک کے واسطے فرض قرار دیا ہے، جس کو ہم اور آپ فرضِ عین کے نام سے تعبیر کرتے ہیں۔

### مکاتب کے قیام کا مقصد:

ان چیزوں سے واقفیت حاصل کرنے کے لیے ہمارے اکابر نے مکاتب کا سلسلہ جاری فرمایا ہے، ہر بستی کے اندر ایک مکتب کا نظام ہوتا کہ ہر مسلمان کے ہر بچے کو اس میں بھج کر ان امور سے واقف کرایا جائے سکے، کوئی مسلمان بچہ ایسا نہ ہو جو اس تعلیم سے محروم رہے، بلکہ ہر ایک کو دین کی ضروری معلومات سے آراستہ کیا جائے۔ ان مکاتب کے نصاب میں جو چیزیں شامل کی گئی ہیں، تقریباً وہی ہیں جن کا جاننا ایک مسلمان کے لیے بحیثیت مسلمان ضروری اور فرض ہے۔ یہ تعلیم کی وہ مقدار ہوئی جو فرضِ عین ہے۔

### فرضِ کفایہ کی تفصیل:

دوسری قسم ہے فرضِ کفایہ۔ یعنی وہ مسائل جو ہر ایک کو پیش نہیں آتے بعض لوگوں کو پیش آتے ہیں، تو ایسے مسائل کے جاننے والے ہر علاقے اور بستی میں، اتنے ہونے چاہیے کہ جب لوگوں کو ضرورت پیش آئے، تو ان کی طرف رجوع کر سکیں اور وہ ان کی رہنمائی کریں۔ مدارسِ عربیہ لوگوں کو یہی علم (فرضِ کفایہ) سکھاتے ہیں۔

## تاجر کے لیے پابندی:

ایک تجارت کرنے والے مسلمان کو شریعت اس بات کا پابند بناتی ہے کہ وہ خریدو فروخت کے ضروری مسائل سے واقفیت حاصل کر ہی لے، اس کے بغیر شریعت اس کو تجارت کرنے کی اجازت نہیں دیتی۔

حضرت عمرؓ کے دو خلافت میں بازار کے اندر اسی کو تجارت کرنے کی اجازت ملتی تھی جو ان چیزوں سے واقف ہو۔ تو تاجر کے لیے اتنے مسائل کا جاننا ضروری ہے، جن پر تجارت موقوف ہے۔

## زاند مسائل جاننے والوں کی ضرورت:

اگر کچھ مسائل نئے پیش آئیں، تو ان کو بتلانے والے ایسے علماء، علماء علاقے، بستی اور قرب و جوار میں ہونے چاہیے، جن سے لوگ رجوع کر سکیں۔

## فرضِ کفایہ کی مقدار:

اسی طرح معاشرت سے متعلق، گھروں میں پیش آنے والے معاملات سے متعلقہ ضروری مسائل سے واقفیت توہر ایک لیے ضروری ہے، لیکن اس سے زائد مقدار کے لیے ایسے افراد ہونے چاہیے، جو ان مسائل سے واقف ہوں، اسی مقدار کو شریعت اور فقہاء کی اصطلاح میں فرضِ کفایہ والی مقدار کہا جاتا ہے۔

فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْمَقَةٍ مِنْهُمْ طَالِبَةٌ لِّيَتَعَقَّبُهُوا فِي الدِّينِ: ہر جماعت میں سے کچھ ایسے لوگ ہونے چاہیے، جو دین کے مسائل سے واقفیت حاصل کریں اور بوقت ضرورت لوگوں کو مسائل بتا سکیں۔

## فرضِ عین کے حامل فضلاً……:

اہل علم کا طبقہ اور مدارسِ عربیہ؛ فرضِ کفایہ کی اسی مقدار کی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے ہیں، ویسے ان مدارس میں ایسے افراد بھی عمومی عالم کے نام سے تیار کیے جاتے ہیں، جو فارغ ہونے کے بعد اپنی اپنی جگہ مکاتب میں خدمت انجام دیتے ہیں، یعنی یہ حضرات فرضِ عین کی مقدار جس کا جاننا ہر مسلمان کے لیے ضروری ہے۔ سے واقف کرنے کا کام کرتے ہیں۔

## مفتی کی بھی ضرورت ہے……:

ان ہی فارغین میں کچھ مزید بصلاحیت ایسے ہوتے ہیں، جن کو اور بھی زیادہ تربیت دی جاتی ہے اور ان سے تخصص کے نصاب کروائے جاتے ہیں، وہ مفتی بنتے ہیں اور ان کو اس لائن سے واقف کر اکر لوگوں کو فائدہ پہنچانے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ امتحان میں اس سلسلے کا ہونا بھی ضروری ہے؛ تاکہ لوگ بوقتِ ضرورت ان کی طرف رجوع کر سکیں۔

## رجوع کرنا ضروری ہے……:

قرآنِ پاک میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے خاص طور پر تاکید فرمائی ہے: فَسْأَلُوا أَهْلَ الْذِكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ۔ کسی مسلمان کو اس بات کی اجازت نہیں ہے کہ وہ کسی بھی کام کو اس سے متعلقہ شرعی ہدایات سے واقفیت حاصل کیے بغیر انجام دے، بلکہ جب بھی وہ کوئی کام کرنا چاہے، تو وہ شرعاً اس بات کا مکلف اور پابند ہے کہ پہلے ان حضرات سے رجوع کرے، جو ان مسائل اور شریعت کے احکام سے واقف ہیں، اس کے بعد ان کی

ہدایات کے مطابق عمل کرے۔

## سرکاری کاموں میں رجوع کا معمول:

جیسے: آپ اگر کوئی پر اپرٹی خریدنا چاہیں، تو سب سے پہلے اس کی خریداری سے متعلقہ حکومتی قوانین سے واقفیت حاصل کرتے ہیں، اور اس لائن کے ماہرین و کلاء سے رجوع کرتے ہیں، اور پوری اختیاط برتنے ہیں کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ میں پر اپرٹی خریدوں پسیے دے دوں اور اس کے بعد میرے پسیے ضالع ہو جائیں۔ ہر چیز میں اس کا خیال کرتے ہیں، جہاں حکومت سے معاملہ پڑتا ہے، وہاں ہر آدمی قانون کے ماہرین سے رجوع کرنے کے بعد قدم آگے بڑھاتا ہے۔ نہیں کہ پہلے کام کر لیا اور اس کے بعد ماہرین سے جا کر کے پوچھا۔

## اگر بیوی کے ساتھ نہیں جمعی تو.....:

ہمارے یہاں شرعی امر میں لوگوں کا یہ مزاج بنتا جا رہا ہے کہ مسائل کو معلوم کیے بغیر کوئی کام کر گزرتے ہیں، پھر مسائل پوچھتے ہیں۔ طلاق کا مسئلہ ہی لے لیجیے۔ اب خدا نخواستہ کسی کی اپنی بیوی کے ساتھ جمعی نہیں ہے اور اس کا ارادہ علیحدگی کا ہے، تو کوئی حرج نہیں، لیکن اس کو چاہیے کہ وہ پہلے اس سلسلے میں شریعت کے حضراتِ ماہرین کے پاس جا کر اپنی ساری بات پیش کرے، کہ اپنی بیوی کے ساتھ میرا یہ معاملہ ہے، آپ اس کا حل مجھے بتائیے اب وہ حضرات آپسی موافقت کے لیے شریعت نے جو ہدایات دی ہیں، وہ اس کو بتائیں گے۔ اگر ان ہدایات پر عمل کرنے کے بعد بھی نہایت ہوتا، تو علیحدگی کے لیے جو طریقہ شریعت نے بتایا ہے، یہ حضرات وہ طریقہ بتائیں گے، اس کے مطابق علیحدگی اختیار کریں۔

قرآنِ پاک میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے ایک سورت نازل فرمائی ہے، اس کا نام ہی

سورہ طلاق ہے: **يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطْلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ** طلاق کب دینی چاہیے؟ طلاق دینے کا طریقہ کیا ہے؟ وہ سب نبی گریم ﷺ نے بتالیا۔

### ہماری لاپرواٹی.....:

لیکن آج کوئی مسلمان طلاق دینے سے پہلے اس سلسلے میں مسئلہ پوچھنے کی زحمت گوار نہیں کرتا، بلکہ اپنے طور پر ایک اقدام کر لیتا ہے، اس کے بعد جب مسئلہ الجھتا ہے، تو علماء کے پاس آتا ہے اور وہ بھی بالکل بے وقت!

### کسی بھی وقت آجائے.....:

دنیا کے جو قانون داں ہیں، ڈکلائے وغیرہ۔ ایک تو یہ کہ وہ فیس لیتے ہیں، کوئی بھی وکیل بغیر فیس کے آپ کوئی مشورہ نہیں دے گا، قانون سے متعلق کوئی بھی چیز بغیر پیسے لیے نہیں بتائے گا۔ جتنا بڑا وکیل ہے، اسی کے مطابق اس کی فیس بھی زیادہ ہوگی، لیکن اللہ تبارک و تعالیٰ کا شکر ادا کیجیے کہ دین کے مسائل، احکام اور قانون سے واقفیت رکھنے والا مفتیوں، فقہاء اور اہل علم کا طبقہ کسی قسم کی فیس لیے بغیر آپ کو مسائل بتاتا ہے، لیکن وہاں پیسہ دے کر ان سے معلومات حاصل کرتے ہیں، پھر بھی ان کا پورا لحاظ کرتے ہیں: ان کا آفس کا ٹائم کیا ہے؟ وہ کب میں گے؟ ان کی ساری چیزوں کا خیال رکھیں گے اور ادھر مفتی ایک ایسا آگیا کہ کسی بھی وقت آجائے۔

### ایک ذاتی واقعہ:

ایک مرتبہ رات کے ڈیڑھ بجے میرے گھر کا دروازہ ٹکٹکھتا یا گیا، میں نے دروازہ کھولا ہمارے ڈاکھل کے قریب، نوساری کے پڑوں کے ایک گاؤں کے چار آدمی تھے، وہ طلاق

کا ایک مسئلہ پوچھنے لگے۔ میں نے پوچھا کہ یہ واقعہ کب پیش آیا؟ جواب دیا کہ واقعہ تو آٹھ دن پہلے پیش آیا تھا۔ میں نے کہا کہ آٹھ دن سے یہ واقعہ ہوا ہے، اور آپ رات کو ڈیڑھ بجے مجھے مسئلہ پوچھنے کے لیے آ رہے ہیں!! ایسی کون سی ضرورت پیش آگئی؟ کوئی لحاظ ہی نہیں۔

### قبیلہ بنو تمیم کی بے وقت آمد:

قرآن پاک میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس سلسلے کا ادب سکھلا�ا ہے، قبیلہ بنو تمیم کا وفد نبی گریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عین دوپہر کے وقت حاضر ہوا، جب نبی گریم صلی اللہ علیہ وسلم آرام فرمائے تھے، اور باہر ہی سے چلانا شروع کیا: **یا محمد! اُخْرُج** (اے محمد! باہر آئیے) ہم آپ سے مفاخرہ کرنا چاہتے ہیں۔

### مفاخرہ کی حقیقت:

زمانہ جاہلیت میں جب دو قبیلے آپس میں ملتے تھے، تو ہر ایک مجمع میں اپنی فضیلیتیں اور خوبیاں بیان کرتا تھا، پھر فصلے ہوتے تھے کہ کون جیت گیا، کون غالب رہا؟ اس کو مفاخرہ کہا جاتا تھا۔

تو انہوں نے کہا کہ آپ باہر تشریف لائیے، اگر ہم کسی کی تعریف کر دیں، تو وہ اس کے لیے باعثِ زینت ہے اور کسی کی مذمت کر دیں، تو اس کے لیے باعثِ عیب ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یہ شان تو اللہ تبارک و تعالیٰ کی ہے، دنیا والوں کی تعریف سے کیا زینت حاصل ہوگی اور دنیا والوں کی مذمت سے کیا بے عزتی ہونے والی ہے؟

## آداب حضوری کے قرآن سے کوئی سیکھیں:

بہر حال! ان لوگوں کا دوپہر کو نبی گریم ﷺ کے پاس آ کر، آپ کو آواز دے کر باہر بلانا اور مفاخرے کے لیے مجبور کرنا؛ اللہ تبارک تعالیٰ کونا گوار گذر رہا۔ اسی پر اللہ تبارک تعالیٰ نے قرآن پاک میں آیتیں نازل فرمائیں: إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُّرِ إِنَّهُمْ لَا يَعْقِلُونَ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَابِرُوا حَتَّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَهُنَّ أَنَّهُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ۔ (الحجرات: ۵-۶) (جو لوگ آپ کو باہر سے آواز دے کر بے وقت باہر نکلنے کے لیے مجبور کر رہے ہیں، ان میں سے اکثر وہ ہیں جو عقل اور سمجھ نہیں رکھتے، اگر وہ ٹھہر جاتے صبر سے کام لیتے، یہاں تک کہ آپ اپنے وقت پر باہر تشریف لاتے، تو وہ ان کے لیے بہتر تھا۔)

## پکھلنا علم کی خاطر مثالِ شمع زیبا ہے:

صاحب روح المعانی علامہ آلویؒ نے لکھا ہے کہ جب نبی گریم ﷺ کا انتقال ہوا، تو حضرت عبد اللہ بن عباسؓ نے اپنے دوسرے ہم عمر ساتھیوں سے کہا کہ دیکھو! نبی گریم ﷺ تو دنیا سے تشریف لے جا چکے ہیں، اب براہ راست آپ سے فیض حاصل کرنا تمکن نہیں رہا، لیکن آپ کے بڑے بڑے صحابہ ابھی موجود ہیں اور اللہ تبارک تعالیٰ نے ہمیں موقع عطا فرمایا ہے کہ ہم ان سے فیض حاصل کریں، چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ نے اپنے آپ کو اس میں لگادیا، حضرت ابی کعبؓ جو سید الانصار ہیں، جن کو بارگاہ رسالت سے أَقْرَأْهُمْ أُبَيٌّ کا خطاب ملا ہے، جب حضرت عبد اللہ بن عباسؓ ان کے پاس کبھی عین دوپہر کے وقت جاتے تھے، وہاں کی دوپہر! مزید برآں ہوا چل رہی ہے، ریت اڑ رہی ہے، ان کے چہرے

اور کپڑوں کو ریت ڈھانپ رہی ہے، اس کے باوجود باہر دروازے کے پاس بیٹھے ہوئے ہیں، ان کے باہر نکلنے کا انتظار کر رہے ہیں، دروازہ نہیں کھلکھلاتے تھے۔

### ..... ہمیں اسی طرح حکم دیا گیا ہے:

جب حضرت ابیؓ باہر تشریف لاتے اور دیکھتے کہ ابن عباسؓ باہر بیٹھے ہوئے ہیں، تو چوں کہ ان کی نبی کریم ﷺ سے رشتہ داری (چپا زاد بھائی) تھی، تو ان کو دیکھ کر فرماتے کہ تم نے دروازہ کیوں نہیں کھلکھلاتا یا؟ آواز دے دیتے، تو فرماتے: نہیں! ہمیں اسی طرح علم حاصل کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ کبھی ایسا ہوتا تھا کہ آدھا آدھا دن انتظار میں گذر جاتا تھا لیکن دروازہ نہیں کھلکھلاتے تھے، ان کے انتظار میں بیٹھ رہتے تھے۔

### العالم في قوله تعالى كالنبي في أمته:

حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کے کہنے کا مطلب یہ تھا کہ قرآنِ پاک میں اللہ تبارک تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ کے بارے میں **إِنَّ الَّذِينَ يُنَادِونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُرِ** فرمایا ہے، اور کسی عالم کا وجود لوگوں کے لیے ایسا ہی ہے جیسے کہ نبی کا وجود تھا؛ اس لیے ان کے ساتھ اسی طرح ادب کے ساتھ پیش آنا چاہیے، جیسا کہ نبی کریم ﷺ کا ادب بتایا ہے؛ اس لیے میں نے دروازہ نہیں کھلکھلاتا یا کہ آپ جب اپنے وقت پر نکلیں گے تو میں پوچھ لوں گا۔ تو قرآن اور شریعت میں اس سلسلے میں ساری تفصیلات بتلائی ہیں۔

### آدم بر سرِ مطلب:

بات یہ چل رہی تھی کہ شریعت نے ہمیں اس بات کا مکلف کیا ہے کہ کوئی بھی کام

انجام دینے سے پہلے اس سے متعلقہ شریعت کی ہدایات حاصل کریں۔ بہت سے لوگ طلاق دے دیتے ہیں اور بعد میں آکر پوچھتے ہیں۔ اب ان کے لیے کوئی راستہ نہیں ہجا ہے۔

## چوں ورع شد یار بعلم عمل:

حضرت عبد اللہ بن عباس<sup>رض</sup> کے پاس ایک آدمی آیا اور کہا: میں نے اپنی بیوی کو تین طلاق دے دیں۔ تو حضرت عبد اللہ بن عباس<sup>رض</sup> نے جواب میں فرمایا: ایک ساتھ تین طلاق دے کر تو اللہ کا نافرمان اور گناہ گار بنا اور تیری بیوی تجھ پر حرام ہو گئی۔ وہ کہتا ہے: اے اہن عباس! میرے لیے کوئی راستہ نکالیے، تو فرمایا کہ تیرے لیے کیا راستہ نکالیں! اللہ تعالیٰ قرآن پاک میں فرماتے ہیں: وَمَنْ يَتَّقِيَ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ فَخْرًا (الطلاق: ۲) (جو اللہ سے ڈرتا ہے یعنی اللہ کے حکم پر عمل کرتا ہے، اللہ تبارک و تعالیٰ اس کے لیے راستہ نکالتے ہیں) تو نہ ڈرا اور نہ طلاق کے سلسلے میں شریعت کی ہدایات کے بارے میں پوچھا، تو اب تیرے لیے کیا راستہ ہو سکتا ہے! کوئی راستہ نہیں ہے۔<sup>۱</sup>

## ترکے سے متعلق خلافِ شرع کارروائی:

کسی بھی کام کو انجام دینے سے پہلے اس کام کے متعلق شرعی ہدایات کو علماء سے معلوم کرو۔ بہت سے لوگ وصیت کرتے ہیں اور ان کے انتقال کے بعد جب ان کا وصیت نامہ دار الافتاء میں مفتیوں کے سامنے پیش کیا جاتا ہے۔ یا اپنی زندگی میں اپنی اولاد کو اس طرح تقسیم کر دیا کہ ہبہ کے لیے شریعت کے قوانین و اصول اور تفصیلات کا لحاظ نہیں کیا، پھر اولاد میں آپسی کوئی جھگڑا ہوا، اب یہ معاملہ دار الافتاء میں مفتی صاحب کے پاس پہنچ، تو

مفتی صاحب کہیں گے کہ تمہارے ابا نے جو کچھ کیا، وہ شریعت کے خلاف ہے، صحیح نہیں! تو یہ لوگ اس کو برداشت نہیں کرتے اور مفتی صاحب کو برا بھلا کہتے ہیں۔

ایسی بہت ساری چیزیں آج کل ہو رہی ہیں؛ اس لیے لوگوں کو چاہیے کہ ہر کام کے سلسلے میں پہلے شرعی احکام معلوم کر لیں پھر اس کے مطابق عمل کریں، شریعت نے ہمیں اس چیز کا پابند بنایا ہے۔

### حضراتِ صحابہ کرامؐ کا معمول:

نبی کریم ﷺ کے زمانے میں جب کوئی بات پیش آتی تھی تو حضراتِ صحابہ کرامؐ نبی کریم ﷺ سے دریافت کرتے تھے، اور حضور ﷺ وحی کا انتظار فرماتے تھے اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے اس مسئلے کو حل کیا جاتا تھا۔

### إفتاء اور استفتاء کا مطلب:

إفتاء کا مطلب ہے کسی حکم شرعی کو بتلانا۔ اور استفتاء یعنی جس کے علم اور تقویٰ پر اطمینان ہو، اس سے حکم شرعی دریافت کرنا۔ سب لوگ فقہ، قرآن اور حدیث کے علوم سے واقف نہیں ہیں۔ جب ان کو کبھی ایسی کوئی ضرورت پیش آتی ہے، تو وہ کسی ایسے آدمی کی طرف رجوع کرتے ہیں، جس کے علم اور تقویٰ پر ان کو اعتماد ہو۔ علم اور تقویٰ ان دو چیزوں پر اطمینان کی وجہ سے وہ اس بات پر یقین رکھتا ہے کہ میں جو چیز اس سے پوچھوں گا، وہ شریعت کے مطابق صحیح تھی بتائے گا اور میں اس پر عمل کروں گا۔

### مفتی ایک پل کی طرح.....:

اس لیے مفتی کی ذمہ داری بھی بہت بڑھ جاتی ہے، گویا وہ اللہ تبارک و تعالیٰ کا نائب

بن کر اس کو جواب دیتا ہے۔ خدا نہ استہ اس نے عجلت سے کام لے کر کوئی غلط جواب دے دیا، تو یہ توبے چارہ جاہل اور ناواقف تھا، اس نے آپ سے اس مسئلہ معلوم کر کے اس پر اس لیے عمل کیا کہ وہ اس کو اللہ کا حکم سمجھ رہا ہے، اور اگر آپ نے غلطی کی ہے تو ساری ذمہ داری آپ پر عائد ہوتی ہے؛ اسی لیے مفتی کو لوگوں اور اللہ تبارک و تعالیٰ کے درمیان ایک پل اور واسطہ قرار دیا گیا ہے۔

تو سوال کرنا استفقاء اور جواب دینا افقاء ہے۔ قرآن میں باری تعالیٰ فرماتے ہیں:

يَسْتَفْتُونَكَ طَقْلِ اللَّهُ يُفْتَيِكُمْ فِي الْكَلَّةِ (النساء: ۱۴۶) (اے نبی! آپ سے یہ لوگ حکم دریافت کرتے ہیں۔ آپ کہہ دیجیے کہ اللہ تعالیٰ کلائے کے سلسلے میں حکم بتلارہے ہیں)۔

### الْقَابِ دِينِيَّهِ دِرْحَقِيقَتِ صَفَاتِ الْهَبِيَّهِ:

حکیم الاسلام حضرت قاری محمد طیب صاحب نو را اللہ مرتدہ فرماتے تھے کہ جو دینی القاب ہیں: حافظ، قاری، مقری، مفتی۔ یہ اصل تو اللہ تبارک و تعالیٰ کے نام ہیں، اللہ تعالیٰ کے القاب ہیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ اپنے متعلق فرماتے ہیں: قُلِ اللَّهُ يُفْتَيِكُمْ فِي الْكَلَّةِ (النساء: ۱۴۶) (اللہ تعالیٰ فتویٰ دیتے ہیں) گویا اللہ مفتی ہیں۔ اسی طرح سُنْقُرِئُكَ فَلَا تَنْسَئِ (الاعلیٰ: ۱۰) اللہ مقری ہیں۔ اسی طرح فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبَعَ قُرْآنَهُ (القيامة: ۱۸) اللہ تعالیٰ قاری ہیں۔ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ (الحجر: ۹) اللہ تعالیٰ حافظ ہیں۔ الغرض! حافظ، قاری، مقری، مفتی، یہ سب اللہ تعالیٰ کی صفات ہیں، اس کے نام ہیں، لیکن اللہ تبارک و تعالیٰ نے یہ شاہانہ القاب اپنے ان بندوں کو عطا فرمائے، جو ان خدمات کو انجام دیتے ہیں، یہ ان کا بہت بڑا اعزاز ہے۔

## مقرر اور مفتی میں فرق:

یہ شاہی القاب جو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے دیے گئے، ان کی بھی بڑی ذمہ اری ہے۔ حضرت مفتی محمد شفیع صاحب نور اللہ مرقدہ فرمایا کرتے تھے کہ ایک آدمی عام مجتمع میں تقریر کرتا ہے، دین کی باتیں بتلاتا ہے اور لوگ سنتے ہیں۔ اب پتہ نہیں کتنے لوگ اس کو یاد رکھیں گے اور کتنے بھول جائیں گے؟ اور یاد رکھنے والوں میں سے کتنے اس پر عمل کریں گے اور کتنے عمل نہیں کریں گے؟؟؟ اس کی کوئی گارنٹی نہیں دی جاسکتی۔

لیکن ایک آدمی آپ سے پوچھ رہا ہے کہ فلاں مسئلے کے سلسلے میں شریعت کا کیا حکم ہے؟ اس کا آکر آپ سے پوچھنا، اس بات کی دلیل ہے کہ وہ اس پر عمل کرنا چاہتا ہے، اس لیے یہ بڑی اہم چیز ہے۔

## مفتی اعظم کا مستفتویوں کے ساتھ سلوک:

اسی لیے حضرت مفتی کفایت اللہ صاحب نور اللہ مرقدہ کے حالات میں لکھا ہے کہ کبھی کسی بھی وقت کوئی مستفتوی آتا۔ اگرچہ مستفتویوں کو تو چاہیے کہ مفتیانِ کرام کے اوقات کا خیال کریں جیسا کہ شروع میں، میں نے عرض کیا۔ یہاں تک کہ حضرت کھانا کھار ہے ہیں اور کوئی آتا، تو حضرت کھانا روک کر جواب دیتے تھے، اور لکھ کر دیتے تھے، یہ حضرت مفتی اعظم مفتی کفایت اللہ صاحب نور اللہ مرقدہ کے حالات میں لکھا ہے۔

## افتاء کا طریقہ ماہر مفتی سے سیکھے:

فتوقی نویسی بہت بڑی ذمہ داری ہے جو اللہ تبارک و تعالیٰ نے اہل علم، مفتیوں پر ڈالی ہے؛ لہذا اس سلسلے میں عجلت سے کام نہ لیا جائے۔ اس کے لیے کہ ثرت مطالعہ ضروری

ہے۔ آپ نے شرح عقود کے اندر پڑھا ہوگا، علامہ شامیؒ نے نقل کیا ہے کہ کوئی آدمی ایسا ہے کہ اس کو فقة کی ساری کتابیں یاد ہیں، تو بھی اس کے لیے فتویٰ دینا جائز نہیں ہے، جب تک کسی ماہر مفتی کی خدمت میں رہ کر اس کی مشق اور پریکلیس اور اس کا طریقہ حاصل نہ کر لے اس لیے کہ جاننا الگ چیز ہے، اور فتویٰ دینے کے لیے جس مزید بصیرت اور صلاحیت کی ضرورت ہے، وہ جب تک کسی ماہر مفتی کی خدمت میں نہیں رہے گا، حاصل نہیں ہوگی۔

### بصیرت ضروری ہے:

ہمارے حضرت مفتی صاحب نور اللہ مرقدہ فرمایا کرتے تھے کہ بڑوں کی خدمت میں رہنے کا اصل مقصود ان کے مزاج کو حاصل کرنا ہوتا ہے۔ علم تو کتابوں سے حاصل کر لیا ہے، لیکن ان کے ساتھ رہ کر ان کے مزاج کو حاصل کرنے کی ضرورت ہے؛ تاکہ بصیرت پیدا ہو۔ اور بصیرت ہی ایسی چیز ہے جو اس سلسلے میں کارآمد ہوتی ہے۔

### حالاتِ حاضرہ سے ناواقف جاہل ہے:

اور جیسا کہ آپ نے شرح عقود میں پڑھا ہوگا: من لم یعرف أهل الزمان فهو جاہل (جو آدمی اپنے زمانے کے لوگوں سے واقف نہ ہو، یعنی ان کے مزاج و حالات اور ان کی مشکلات سے تoved جاہل ہے)۔

ایک مفتی کی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے زمانے کے حالات سے بھی واقف ہو؛ اس لیے موجودہ مسائل، لوگوں کے آپسی معاملات کا بھی جانا ضروری ہے۔ جیسا کہ ابھی (اس سے پہلے کے بیان میں) آپ کو بتایا گیا کہ دو رہاضر کے تجارت کے طریقوں کے سلسلے میں ان کی طرف سے مزید تحقیق کی گئی اور تجارت کو مجمع کیا گیا اور ان کو اس سے واقف کیا گیا۔

## موجودہ طور و طریق سے واقفیت:

چوں کہ ایک تو وہ مسائل ہیں جو ہم کتابوں میں دیکھتے ہیں، وہ اُس زمانے میں معاملات کے اعتبار سے لکھے ہوئے ہیں اور آج لوگ جس انداز سے معاملات کرتے ہیں، شریعت اس سلسلے میں کیا ہدایت دیتی ہے؟ کیا حکم دیتی ہے؟ اس کے لیے لوگوں کے طور و طریق سے واقفیت حاصل کرنا بھی ضروری ہے۔

امام محمدؒ بازار میں لوگ کس طرح ایک دوسرے کے ساتھ معاملہ کرتے ہیں، اس کو معلوم کیا کرتے تھے؛ تاکہ اس کے مطابق لوگوں کو شرعی حکم بتلانا آسان ہو جائے۔ مفتیوں کی یہ بھی ذمہ داری ہے۔

## پہلے صورت مسئلہ سمجھے:

ہمارے زمانے میں سائنس نے خوب ترقی کر لی ہے، سائنس کی اس ترقی کے نتیجے میں بہت سے ایسے مسائل پیدا ہوئے ہیں، جن کے بارے میں لوگوں کی رہنمائی کی ضرورت ہے۔ پہلے تو اصل صورت مسئلہ کو، معاہلے کو سمجھنے کی ضرورت ہوتی ہے، جب تک کہ اس کو سمجھے گا نہیں، تب تک اس سلسلے میں شریعت کا حکم کما حلقہ بتلانہیں سکتا؛ اس لیے پہلے اس کو سمجھے، سارے معاملات سے واقفیت ہو۔

## ماہرین کی بھی مدد لے:

خاص کر کے ہر لائن کے ماہرین سے رابطہ کر کے معاملات کو سمجھنے کی کوشش کرے، کسی چلتے پھرتے، عام آدمی سے پوچھنا کافی نہیں، پھر اس سلسلے میں شریعت کا حکم کتابوں میں دیکھ کر خوب غور و فکر کے بعد، اپنی ذمہ داری کو محسوس کرتے ہوئے وہ حکم بتانے کی اور

اس کی طرف خوب توجہ دینے کی ضرورت ہے۔

### کچھ ہاتھ نہیں آتا بے آہ سحر گا ہی:

اس کے لیے رجوع اور انابت الی اللہ بھی بہت ضروری ہے۔ حضرت حکیم الامت نور اللہ مرقدہ فرماتے ہیں کہ جب بھی کوئی آدمی میرے پاس آ کر کہتا ہے کہ مجھے آپ سے ایک مسئلہ پوچھنا ہے، تو اس کے مسئلہ پوچھنے سے پہلے میں فوراً اپنے دل سے اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو کر اللہ سے کہتا ہوں کہ اے اللہ! تیرا یہ بندہ مجھ سے جو مسئلہ پوچھنا چاہتا ہے، اس کا صحیح حکم بتلانے میں تو میری رہنمائی فرم۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کی رہنمائی کے بغیر کچھ نہیں ہو سکتا، خالی علم کام آنے والا نہیں ہے۔

### سارے مسائل کا میرے پاس جواب ہے!

حضرت حکیم الامت نور اللہ مرقدہ یہ بھی فرمایا کرتے تھے کہ سارے مسائل کا میرے پاس جواب ہے۔ لوگ سن کر حیرت زدہ ہو گئے، کہ ایسا تو کون آدمی ہو سکتا ہے کہ جس کے پاس سارے سوالوں کا جواب ہو! توحضرت نے فرمایا کہ جو جانتا ہوں، پہلے تو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف رجوع کرتا ہوں، پھر جو معلوم ہوتا ہے، وہ بتا دیتا ہوں اور جو معلوم نہیں ہوتا، اس کے متعلق کہہ دیتا ہوں کہ مجھے معلوم نہیں۔

### ”لا ادری“ سیکھنا بھی ضروری ہے:

”مجھے معلوم نہیں“ کو سیکھنا بھی ضروری ہے۔ آج کل اسی حبِ جاہ کے نتیجے میں مفتیوں میں ایک مرض یہ پیدا ہوتا جا رہا ہے کہ کسی کے سامنے میری چہالت ظاہرنہ ہو۔ یہ غلط چیز ہے۔ امام مالکؓ سے ۳۸۲ مسالہ پوچھنے لگئے اور ان میں ۳۶ مسائل کے بارے میں

انہوں نے کہا: لاَدْرِی اور ۱۲ رسمائیں کا جواب عطا فرمایا۔ اس نے کہا کہ لوگوں سے کیا کہو؟ تو کہا کہ کہنا: لاَدْرِی۔

## ”لاَدْرِی“ بھی علم ہے:

بخاری شریف میں حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ جو آدمی شریعت کے کسی حکم کو جانتا ہے تو لوگوں کو بتائے، اور نہیں جانتا تو یوں کہے کہ میں نہیں جانتا۔ یہ ”میں نہیں جانتا“، کہنا بھی علم ہے۔ جو آدمی علم کی حقیقت سے واقف ہوگا، وہ یہی جواب دے گا۔

## شاگردوں کو بھی ”لاَدْرِی“ سکھاؤ !!!

امام مالکؓ فرماتے تھے: اپنے شاگردوں کو لاَدْرِی کہنا بھی سکھاؤ !!! یعنی ان کو یہ معلوم ہونا چاہیے کہ جو چیز ہمارے علم میں نہیں ہے، وہ ہمیں نہیں بتانی چاہیے، اور اس کے متعلق صاف اقرار کرنا چاہیے کہ ہم اس کا حکم نہیں جانتے، ہم کتابوں میں دیکھیں گے، اپنے اساتذہ سے پوچھیں گے، اس کے بعد ہمیں اطمینان اور انتراخ ہو گا تو بتلائیں گے۔

## خدائی اور نبوت کا دعویٰ:

حضرت پیر ابن پیرؒ کے حالات میں لکھا ہے کہ انہوں نے اپنے ایک مرید کو رخصت کرتے وقت ان سے فرمایا کہ دیکھو! بھی خدائی کا دعویٰ مت کرنا اور بھی نبوت کا دعویٰ مت کرنا۔ اس نے عرض کیا کہ حضرت! میں اتنی مدت آپ کی خدمت میں رہا، کیا پھر بھی آپ کو میرے متعلق یہ اندیشہ ہے کہ میں ایسا کوئی دعویٰ کروں گا؟ تو حضرتؐ نے جواب دیا کہ دیکھو!

جب کوئی آدمی کہے کہ میں جو کہوں، ویسا ہی ہو تو یہ خدا کا دعویٰ ہے اور ”میں جو کہتا ہوں، وہی صحیح ہے“ یہ نبوت کا دعویٰ ہے۔

### پھر اصرار کیوں؟؟؟

اس سلسلے میں آج کل بڑا غلو ہوتا جا رہا ہے۔ ائمہ مجتہدین، ہمارے چاروں ائمہ ہیں:

(۱) امام ابو حنیفہ (۲) امام مالک (۳) امام شافعی (۴) امام احمد رحمہم اللہ - جب ان حضرات کے مسائل کتابوں میں پڑھتے ہیں، تو کہتے ہیں کہ یہ اجتہادی مسائل ہیں، اس سلسلے میں ہمارا یہ عقیدہ ہونا چاہیے کہ ہم جس کو مانتے ہیں، وہ صواب ہے اور اس میں خطا کا احتمال ہے، اور دوسرا جو کہتا ہے وہ خطا ہے اور اس میں صواب کا احتمال ہے۔ اس سلسلے میں جب ہمارا نظر یہ ہے تو اپنے فتاویٰ کی صحت پر اصرار کیوں ہو؟

### رجوع کرنے میں چکچا ہٹ محسوس نہ کریں:

ہم اپنے پاس آنے والے سوالات کے جوابات دیتے ہیں، آج کل یہ عام مزاج بتا جا رہا ہے کہ جس نے فتویٰ دیا، وہ اس کی صحت پر مُصر ہوتا ہے۔ مجھے تو اس سے بہت نفرت ہے۔ میں اپنے پاس پڑھنے والوں کو تاکید کرتا ہوں کہ کبھی بھی اپنے فتوے پر اصرار مت کرنا، بلکہ اگر کوئی اس کی تردید کرتا ہے، تو اس سے کہو کہ اپنے دلائل پیش کرو اور اس کے دلائل میں غور کرو۔ اگر اس کے دلائل آپ کی سمجھ میں آرہے ہیں، تو آپ اپنی بات سے رجوع کر لیجیے، ورنہ آپ اپنی بات پر قائم رہیے، لیکن اس سے جھگڑنے کی ضرورت نہیں ہے۔

### یہ اسلامی طریقہ نہیں:

آج کل جو یہ مزاج بنانا ہوا ہے کہ ”میں جو کہہ رہا ہوں، اسی پر عمل ہونا چاہیے“ اور

یہاں افریقہ میں تو ایسے مسائل جن میں اولویت میں اختلاف ہوتا ہے، ایسے مسائل میں ایک دوسرے کو گمراہ قرار دیا جاتا ہے، فاسق قرار دیا جاتا ہے۔ یہ کوئی اسلامی طریقہ نہیں ہے۔ اپنے آپ کو اس سے بہت زیادہ بچانے کی ضرورت ہے۔

اگر مستقی کہے کہ فلاں مفتی یوں کہتے ہیں، تو اس سے کہو کہ اگر تم کو فلاں کے اوپر اعتماد ہو، تو تم اپنے دل میں اللہ تعالیٰ کے یہاں جواب دہی کا خیال کر کے اس کے فتوے پر بھی عمل کر سکتے ہو۔

### اختلافی مسائل میں اکابر کا رویہ:

ہمارے حضرت شیخ زکریا نے آپ بیتی میں لکھا ہے کہ بعض مسائل وہ تھے کہ جن میں حضرت مولانا خلیل احمد صاحبؒ اور میرے والد حضرت مولانا یحییٰ صاحبؒ کے درمیان اختلاف تھا، تو کوئی آدمی ان میں سے کوئی مسئلہ حضرت مولانا خلیل احمد صاحبؒ سے پوچھنے آتا، تو آپ فرماتے کہ دیکھو! یہ مسئلہ میرے نزدیک اس طرح ہے لیکن اگر تم چاہو تو مولانا یحییٰ صاحب سے پوچھ سکتے ہو۔ ان کے نزدیک اس کا دوسرا حکم ہے۔ تو ہمارے اکابر کے یہاں بھی اس چیز کا لحاظ کیا جاتا تھا؛ اس لیے اپنے فتوے پر اصرار اور دوسرے کے فتوے کی تردید و تنقیص نہیں ہونی چاہیے۔ اپنی صلاحیتوں کو ثابت انداز میں استعمال کیا جائے۔

### نبی کریم ﷺ نے بھی ”لادری“ کہا ہے:

اگر کسی مسئلے سے ہم خود واقف نہیں تو صاف انکار کر دیا جائے۔ خود نبی گریم ﷺ سے بہت سی چیزیں پوچھی گئیں۔ ایک مرتبہ ایک یہودی عالم نے پوچھا: **اَيُّ الْبِقَاعِ خَيْرٌ؟** (زمیں کا کون سا حصہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے نزدیک افضل اور بہتر ہے؟) تو نبی گریم ﷺ نے

جواب میں فرمایا کہ مجھے معلوم نہیں، جب تک آئیں گے، تو میں ان سے پوچھ کر بتلاؤں گا۔ حضرت جبریلؐ آئے، نبی کریم ﷺ نے ان سے پوچھا۔ حضرت جبریلؐ نے کہا کہ مجھے معلوم نہیں، میں اللہ تعالیٰ سے پوچھ کر بتلاؤں گا۔ ۱

جب نبی کریم ﷺ اور حضرت جبریلؐ یہ کہیں کہ مجھے معلوم نہیں، تو اگر ہم اور آپ ”مجھے معلوم نہیں“ کہیں گے تو کون سامرتباً گھٹنے والا ہے؟ یہ مزاج بنانے کی ضرورت ہے۔

### حضرت فقیہ الامتؐ کا عمل:

ہمارے حضرت کو دیکھا۔ حضرت کا علم کتنا مسحی خدا، جنہوں نے حضرت کو دیکھا ہے اور خاص کر صحت کے زمانے میں دیکھا ہے، ان کو اس کا اندازہ ہوگا، لیکن بعض مرتبہ حضرت فرماتے کہ مجھے معلوم نہیں۔ تو ”مجھے معلوم نہیں“ کہنے سے آپ کا مرتبہ گھٹتا نہیں، بلکہ آپ پر اعتماد بڑھتا ہے۔ سنن والایہ محسوس کرے گا کہ دیکھو! اس سلسلے میں ان کو انتشار نہیں ہے تو مجھے جواب نہیں دیا۔ اس کی وجہ سے لوگ دوسروں کی طرف رجوع کرنے کے بجائے آپ کی طرف رجوع کریں گے۔

### ایک فیملی مفتی بھی ہونا چاہیے:

یہاں جتنے بھی مسلمان ہیں، میں ہر ایک کوتا کید کرتا ہوں: دیکھو! ہر ایک اپنی ضروریات میں جس پر اعتماد ہوتا ہے، اس لائن کے آدمی کو اپنے لیے تجویز کرتا ہے: جیسے آپ کا ایک فیملی ڈاکٹر ہوتا ہے، ایک فیملی وکیل ہوتا ہے، خاص کر کے جو کمپنی والے ہوتے ہیں، جن کو عام طور پر سرکاری قوانین سے واسطہ پڑتا رہتا ہے، وہ با قاعدہ اپنے لیے ماہر

وکیل کی خدمات حاصل ہیں، اور ان کے لست میں باقاعدہ مشیر خاص کا نام بھی لکھتے ہیں کہ ہماری کمپنی کا قانونی مشیر یہ ہے، تو اسی طرح ایک مفتی سے رابط قائم رکھیے اور جب بھی کوئی معاملہ پیش آئے، اس کی طرف رجوع کی عادت ڈالیے: تاکہ آپ کے لیے احکام شرع پر عمل کرنا آسان ہو جائے۔

## اس جہاں میں کوئی کامل و مکمل نہیں ہوتا:

بہر حال! یہاں یہ سلسلہ شروع کیا گیا ہے، یہاں سے فارغ ہو کر جانے والے ان بچوں سے خاص طور پر کہوں گا کہ بھائی! دیکھو! آپ اپنے آپ کو کامل و مکمل نہ سمجھیں، موت نک آدمی اپنے آپ کو طالب علم سمجھتا ہے۔ حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحبؒ کے متعلق حضرت مولانا مفتی تقی صاحب دامت برکاتہم فرماتے ہیں کہ والد صاحب فرماتے تھے کہ قرآن، حدیث اور فقہ پڑھاتے ہوئے اور فتویٰ دیتے ہوئے ساٹھ سال ہو گئے، پھر بھی نماز میں کوئی ایسی صورت پیش آتی ہے کہ سلام پھیرنے کے بعد فقہ کی کتابیں کھول کر بیٹھنا پڑتا ہے، ڈھونڈنا پڑتا ہے! نماز کے مسائل میں!! دوسرے مسائل کی بات نہیں ہے۔ میں یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ کوئی آدمی بھی کامل و مکمل نہیں ہے۔

## اسعد مطالعے میں گزاروں تمام عمر:

مطالعے کی بھی عادت ڈالیے۔ آج ایک مزاج یہ بھی بنتا جا رہا ہے کہ بس سرسری طور پر دیکھ لیا۔ نہیں! آپ کا مطالعہ گہر اور کثرت سے ہونا چاہے۔ ہمارے حضرت گودیکھا۔ حالاں کہ ہمارا حضرت کی خدمت میں حاضری کا جو موقع ہوا تھا، اس کے بعد تو چند سال ہی حضرت نے یہ سلسلہ جاری رکھا۔ بڑے اہتمام سے، کثرت سے مطالعہ کرتے تھے اور بڑے انہا ک

سے مطالعہ کرتے تھے۔ حضرت کی عادت تھی، باقاعدہ فہرست بناتے تھے۔

## حضرت مولانا انعام الحسن صاحب کا مطالعہ

مفتیوں کو چاہیے کہ مکمل، بالاستیعاب پورے فن کا مطالعہ کریں، کسی بھی فن کی کتاب ہو، فقہ کی کتاب ہے تو ازاں تا آخر پڑھیں۔ حضرت جی حضرت مولانا انعام الحسن صاحب کے متعلق لکھا ہے کہ انہوں نے ”فتاویٰ عالمگیری“ کا در مرتبہ بالاستیعاب مطالعہ کیا۔ آپ اہل علم سنیں گے، توجیہت ہو گی کہ آج کل مفتی حضرات بھی اس طرح بالاستیعاب مطالعہ نہیں کرتے۔ حضرت نے اتنا اہتمام کیا تھا، تو ضرورت ہے کہ ہمارا مطالعہ وسیع اور کثیر ہو۔

## جواب دینے میں عجلت نہ کریں:

اپنے اساتذہ کی طرف رجوع ہو، مسائل کے سلسلے میں آپس میں بار بار مذاکرہ ہو۔ کسی بھی مسئلے میں اور خاص کر جدید مسائل کے سلسلے میں جواب دینے میں عجلت سے کام نہ لیا جائے، بلکہ خوب غور و فکر اور کتابوں کی طرف مراجعت کے بعد جواب دینے کا اہتمام کریں۔ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ جیسی شخصیت سے جب مسئلہ پوچھا گیا تو آپ نے ایک مہینے کی مهلت مانگی۔

اگر ان چیزوں کی رعایت کرتے ہوئے آپ خدمات انجام دیں گے تو لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ عالی اللہ تبارک و تعالیٰ آپ سے کام لیں گے۔

## اپنی ذاتی اصلاح کو اولین ترجیح دیجیے:

اور اپنا اصلاحی تعلق۔ جہاں بھی آپ کا قلبی رجحان ہو۔ قائم کر کے اللہ تعالیٰ کے ساتھ اپنا تعلق قائم کیجیے۔ باجماعت نماز کا اہتمام کیجیے۔ مفتی ہے لیکن جماعت سے نماز نہیں پڑھتا

لوگ کہتے ہیں کہ مفتی صاحب تو جماعت کے ساتھ نماز نہیں پڑھتے، اب اس کے فتوے پر کون عمل کرے گا؟

### اپنی بر بادی کے ہم خود مہ دار ہیں:

یہاں بھی لوگ کہتے ہیں کہ جہاں جہاں اہل علم مدرسے میں پڑھانے والے ہوتے ہیں، وہاں ان کی امامت کی باری ہے، توجہ دن جس کی باری ہوتی ہے، اس دن وہ حضرت فخر کی نماز میں موجود ہوتے ہیں، لیکن جن کی باری نہیں ہوتی، وہ موجود نہیں ہوتے۔ ہماری ان کوتاہیوں کا نتیجہ ہے کہ علماء کا وقار ختم ہو کر کے رہ گیا ہے۔

### عمل میں علماء کا مقام عوام سے بلند ہو.....:

امام ابوحنیفہؓ نے اپنے شاگردوں کو جو نصیحتیں کی ہیں، صاحب اشیا نے ایک مستقل فصل میں اس کو ذکر کیا ہے۔ امام ابو یوسفؓ کو جو نصیحتیں کی ہیں، ان نصیحتوں میں ایک نصیحت یہ بھی ہے کہ عمل کے معاملے میں تمہارا مقام عوام سے اونچا ہونا چاہیے۔ مان لیجی کہ عوام اگر اوا بین کی چار رکعت پڑھتے ہیں، تو آپ چھ پڑھیے اور اگر وہ چھ پڑھتے ہیں، تو آپ آٹھ پڑھیے۔ وہ اگر روزانہ ایک پارہ تلاوت کرتے ہیں تو آپ دو پارے کی تلاوت کیجیے۔ وہ اگر نماز با جماعت کا اہتمام کرتے ہیں، تو آپ کو صفتِ اول اور تکبیرِ اولیٰ کا اہتمام کرنا چاہیے۔

### انگشت نمائی کا موقع نہ دیں:

عمل کے معاملے میں آپ کا مقام عوام سے گھٹا ہوانہیں ہونا چاہیے، ورنہ وہ یوں کہیں گے۔ یہ امام ابوحنیفہؓ کا جملہ ہے۔ کہ میری جہالت نے مجھ کو جتنا فائدہ پہنچایا، اس عالم کے علم نے اس کو اتنا فائدہ نہیں پہنچایا؛ اس لیے ضرورت ہے کہ اہل علم اپنا عملی بہلو مضبوط کریں۔

معاملات کو درست رکھیں اور دیانت کے تقاضوں پر زیادہ سے زیادہ عمل کا اہتمام کریں۔ ذریعہ برابر بھی اس میں کوتا ہی نہ ہو۔ ہمارے اکابر کے یہاں اس کا بڑا اہتمام تھا۔

### تجھے اس قوم نے پالا ہے آغوشِ محبت میں:

حضرت میاں جی نور محمد جھنچھانویؒ مفتی نہیں تھے، ہمارے حاجی امداد اللہؒ کے شیخ ہیں۔ ایک مرتبہ ایک مجلس میں کسی نے اچھی آواز میں اشعار پڑھنا شروع کیا، تو اس کو روک دیا اور فرمایا کہ سماع بلا مزامیر بھی علماء کے درمیان مختلف فیہ ہے۔ سماع مع المزامیر تو ناجائز ہے، اور لوگ کبھی کبھی مجھے امامت کے لیے مصلیٰ پر کھڑا کر دیتے ہیں۔ یہ احتیاط تھی ہمارے اکابر کی؛ اس لیے چاہیے کہ ہم ان چیزوں کا اہتمام کریں۔ اگر آپ اس پر عمل کریں گے، تو اللہ تعالیٰ نے آپ کے کاموں میں بھی اللہ تبارک و تعالیٰ برکت عطا فرمائیں گے اور عزت و احترام کے اس مقام پر پہنچائیں گے کہ آپ سوچ بھی نہیں سکتے۔

اللہ تبارک و تعالیٰ اس سلسلے کو قبول فرمائے اور اخلاص کے ساتھ کام کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

وَلَا يَجِدُونَ لَهُ مِنْ حَلَقَةٍ مَّا يَرَى وَلَا يَمْلِأُ دُنْدُبَهُ مِنْ حَلَقَةٍ مَّا يَرَى

# ادارے کی دیگر مطبوعات

| نمبر شمار | اسم اکتب                                                            |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|
| ۱         | جدید معاملات کے شرعی احکام                                          |
| ۲         | بہار بوت (اول) شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد یوسف صاحب جو نپوری نمبر  |
| ۳         | بہار بوت (ثانی) شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد یوسف صاحب جو نپوری نمبر |
| ۴         | برما اور عالمی حالات اپنا طریزندگی درست کیجیے (اردو، گجراتی)        |
| ۵         | آئیے! نماز تصحیح کریں (گجراتی، اردو)                                |
| ۶         | علمی و عرفانی شہ پارے                                               |
| ۷         | چراغ سہار نپور                                                      |
| ۸         | دعا ایسے مانگیں (گجراتی، اردو)                                      |
| ۹         | آسان درس قرآن (سورہ فاتحہ)                                          |
| ۱۰        | آسان درس قرآن (معوذ تین تاسورہ کافرون)                              |
| ۱۱        | بیعت ہونے والوں کو ہدایات                                           |
| ۱۲        | القول المبین فی ذکر المجاز والمجازین                                |
| ۱۳        | مفتیانِ کرام سے رہنمای خطاب (حضرت مفتی احمد صاحب خانپوری)           |
| ۱۴        | درس مسلسلات؛ چند یادداشتیں                                          |